ESPIRITUALIDAD Y SUICIDIO
¢(FACTOR PROTECTOR O FACTOR DE RIESGO?

DR. GUSTAVO ALFREDO GIRARD

Las diversas investigaciones que han estudiado el suicidio lo han hecho a
través de dos grandes marcos conceptuales: desde la problematica individual como unidad de
andlisis, o utilizando datos de conjunto tales como tasas de suicidio en ciudades, estados,
comunidades o paises. Los estudios basados en aspectos individuales consideraros tipos de
personalidad, actitudes, funcionamiento social, y salud tanto fisica como mental. Aquellos que
utilizaron datos agregados utilizaron variables socioldgicas. Estos aspectos ya fueron discutidos
por Durkheim a fines del siglo X1X cuando afirma que el mismo no se debe en una sociedad
determinada a una simple sumatoria de unidades independientes sino que constituye por si mismo
un hecho nuevo y sui generis. Tiene su naturaleza propiay esa naturaleza es eminentemente
social, y cada sociedad tiene una aptitud definida para el suicidio. (1). Recordemos que Durkheim
era sociologo. Por el contrario desde la salud mental se lo consider6 como el ultimo eslabon de
una serie de procesos psicopatoldgicos potenciados por aspectos propios de la personalidad. En
la actualidad esta creciendo con fuerza a través de multiples estudios lo que se ha dado en llamar
una “ecologia del suicidio”. (2) Esto no estaria representando una tercera posicion que anula a
las anteriores sino que representa el afianzamiento y la inclusion de ambas. Al intentar
establecer una relacion entre suicidio, espiritualidad y religion, tener claro este marco conceptual
es fundamental para cualquier tipo de analisis y/o conclusion.

Aceptando asi la multiplicidad de factores determinantes, el suicidio seria una conducta signada
por la complejidad. Al introducir el concepto de complejidad no podemos dejar de recordar lo
que al respecto afirma Edgar Morin; “Las unidades complejas son multidimensionales, el ser
humano es a la vez bioldgico, psicoldgico, social, afectivo, racional y en la sociedad comporta
dimensiones historicas, econdmicas, socioldgicas y religiosas” y agrega: “Complexus, significa lo
que esta tejido junto, existiendo complejidad cuando son inseparables los elementos diferentes
que constituyen un todo (3)

Los aspectos espirituales y religiosos, ya sea por presencia o0 ausencia se
encuentran relacionados con conductas, valores, actitudes, propositos y filosofia de vida de los
seres humanos. Surge de lo enunciado que los mismos se encuentran en forma directa o indirecta
presentes en el complejo desencadenamiento del suicidio y podrian actuar como factores
protectores o de riesgo. Reflexionar sobre este hecho es el objetivo central de este capitulo.

Pero antes de avanzar en este sentido resulta imprescindible acordar ciertas definiciones sobre
diversos términos.



ESPIRITUALIDAD.- La palabra proviene del latin “spiritus ”, que significa aliento de
vida. Es una manera de ser, de experimentar y actuar que proviene del reconocimiento de una
dimension trascendental, caracterizada por ciertos valores identificables con respecto a uno
mismo, los otros, la naturaleza y la vida. Incluye asimismo todo aquello que se refiera a un Ser
Superior.

Es una construccion multidimensional de experiencia humana que incluye valores, actitudes,
perspectivas, creencias y emociones.

La espiritualidad es una dimensién integrante de la vida humana, que no adviene ni accidental ni
ocasionalmente sino que constituye un componente ontico (propio del ser) de la persona.

RELIGION.- Esta dada por la participacion en una creencia en particular, un relato,
rituales y actividades comunes, que pone al ser humano en comunicacion con Dios. La
etimologia de religion proviene del latin del verbo re-ligare, que significa re-ligar o sea volver a
unir.

FE.- Segln la definicion de Fowler se trata de: “Un proceso, integral, centrante que
enfatiza la formacion de creencias, valores y significados que otorga coherencia y direccionalidad
a la vida de las personas, las conecta con otros y les permite encarar las situaciones limites de la
vida confiando en aquello que tiene las caracteristicas de Gltimo y trascendente en sus vidas. (4)
Es la adhesién y confianza en un ser superior. Es una construccién humana que no va contra la
razon pero va mas alla de ella.

ORACION.- La oracion es la expresion consiente que expresa el agradecimiento, el
pedido y la alabanza a un Ser Superior.

MEDITACION.- Representa una elevacion de la mente y el corazén a una dimension
trascendente.

Vulgarmente espiritualidad y religion suelen ser consideradas como sinénimas pero no lo son.
Existen personas que tienen una gran vivencia espiritual y que no necesariamente adhieren a una
religion determinada, y otras que practicando una determinada religion, dejan muy poco lugar a
la espiritualidad; un caso tipico de esto Ultimo esta dado por todos aquellos cuya adhesion a una
religion los lleva a adoptar actitudes fundamentalistas, que en si nada tienen de espirituales.

La Fe de acuerdo a la definicion enunciada anteriormente implica la adhesion y confianza
en un ser superior, lo que representa una vivencia espiritual, pero también puede darse que una
persona agndstica también posea una vivencia similar (en este caso no estaria referida a un ser
superior).

Suele ser a través de la religion en que muchas personas desarrollan su espiritualidad,
particularmente en sus edades infantiles y adolescentes.



cComo influyen los aspectos espirituales?

Es esta la pregunta que se pretende responder en este capitulo y con fines solo didacticos y adn
con el riesgo de pasar por simplistas podemos considerar dos grandes posturas ante lo religioso,
que tiene mucho que ver con la imagen que las personas se forman de ese ser Superior:
¢Consideramos a Dios como un Juez implacable que nos pedira cuenta de todos nuestros actos y
a traveés de este juicio seremos merecedores del Paraiso o del Infierno? 6 ¢ Consideramos a Dios
como padre que nos ama Yy desea lo mejor para nosotros?

La respuesta a estos dos interrogantes tan diferentes implicara una actitud totalmente dispar por
parte de quien se la formule. Con el primero de los interrogantes, no podra menos que sentirse
tenso y preocupado sobre su desempefio en la vida mientras que en el segundo seré dable de
esperar una actitud mas relajada y abierta a los sentimientos. Ante estos interrogantes dos
actitudes diferentes pueden surgir en cuanto a la vivencia de la autoestima. En el primer caso la
persona sometida a juicio se considerara como un reo, mientras que en el segundo podra hacerlo
como hijo de Dios y animado del Espiritu que el padre otorga. Esta dignidad lo haré sentirse mas
pleno y con ansias de poder responder en forma acorde con las circunstancias. En estudios sobre
resiliencia, muchos de ellos han marcado la importancia de la autoestima como generadora de
actitudes resilientes. Surge aqui también un importante nexo con la religiosidad que dependera de
cémo la misma puede ser vivenciada.

Dilucidar sobre como los aspectos espirituales influyen o no en la vida de las personas, se
dificulta enormemente ante la imposibilidad de establecer un pardmetro uniforme y taxativo que
pueda determinar que personas son espirituales y cuales no lo son. Distintos autores han
establecido “estadios del desarrollo espiritual”, sobre los que no podemos extendernos en este
capitulo pero que siguiendo a Fowler, podriamos citarlos: 1°) Intuitivo-proyectivo; 2°) Mitico-
literal; 3°) Selectivo-convencional; 4°) Individual- reflexivo; 5°) Conjuntivo; 6°) Universal. (4)
Personas que declaran pertenecer a una determinada religion, pueden hacerlo teniendo en cuenta
su familia de origen, la tradicion, las costumbres, la cultura, etc. Fueron introducidos e instruidos
en la religién desde la méas temprana infancia, pero esta instruccion y/o sus vivencias no siempre
acompafaron su desarrollo personal. No pocas llegan asi a la adultez con una religiosidad
infantil que muy pocas respuestas o herramientas puede dar a los desafios que la vida plantea.
Algunos reniegan de su religion de origen, otros ni siquiera se toman el trabajo de hacerlo, pero
pueden quedar vivencias infantiles tempranas, que ante las dificultades desencadenan
sentimientos de temor y culpa desprovistos de amor y comprension, que nada ayudan para
enfrentar en forma madura situaciones dificiles.

Los aspectos espirituales actuarian asimismo en forma indirecta con respecto al suicidio al influir
ya sea por estimulo de Factores Protectores o por disminucion de Factores de Riesgo.



NUEVAS EXPRESIONES DE ESPIRITUALIDAD

Al considerar, en la actualidad una apertura hacia la espiritualidad y lo trascendente,van
surgiendo nuevos posicionamientos ante estos procesos. La apertura a lo trascendente, al mismo
tiempo que innegable, se rodea de una pluralidad de sentidos, y como otros se impone en la
sociedad de hoy. Los muchos signos religiosos mas 0 menos explicitos incorporados en la ropa y
los adornos revelan por ejemplo en la juventud, un sentimiento vago de trascendencia que
muchos cultivan. Las expresiones religiosas explicitas, en general, tienden a participar de las
caracteristicas previamente apuntadas. No es tan facil, pasar no obstante de la fe al compromiso.
Es posible que una participacion en los grupos religiosos signifique mas una afirmacion de
“pertenencia” que de “creencia”. La busqueda del trascendente se compone y no podria ser
diferente, de un conjunto de necesidades, particularmente en términos de solucién de angustias,
de recuperacion de autoestima, de afirmacién de su identidad e integracion social, de busqueda de
un sentido de vida capaz de potenciar la posibilidad de como enfrentar al futuro.

Si analizamos desde una perspectiva histdrica las sucesivas formas en que la
espiritualidad fue considerada en la sociedad occidental, se puede comprobar un profundo
dinamismo y evolucidn, con respecto a la forma en que era considerada y concebida. Nada nos
hace suponer que este proceso se haya detenido. Por el contrario surgen muchos aportes desde
diferentes disciplinas que en la actualidad nos presentan una nueva forma de comprender la
espiritualidad que deriva en profundas modificaciones con otras areas fundamentales del ser
humano tales como el cuerpo y la sexualidad. Espiritu, cuerpo y sexualidad tradicionalmente se
vivieron como separadas y no pocas veces antagonicas.

Surge de lo enunciado la dificultad de ¢Como poder considerar que una persona es
espiritual o al menos poseedora de una vivencia que pueda influir en el destino de su vida? En la
mayoria de las investigaciones, se suele evaluar la adhesién a una determinada religion, ya sea a
través de un interrogatorio o por la participacién en sus rituales, ceremonias u otras actividades
formales. Se pueden obtener de esta forma datos cuantitativos y es por este motivo que la
mayoria de las mismas se basan en estos parametros, que como expresamos anteriormente no se
encuentran ligados necesariamente a un desarrollo espiritual.

ESPIRITUALIDAD Y CORPORALIDAD.

La antinomia cuerpo/ espiritu ha impregnado nuestra cultura occidental durante siglos. En la
actualidad se estima que no solo no son antagénicas sino que forman parte de una unidad
inseparable. No obstante en la historia de muchas religiones se fomentaban y estimulaban auto
castigos corporales, como la flagelacion, destinados a superar las “tentaciones de la carne”. Con
igual sentido las privaciones de la comida en aras de un desarrollo espiritual hoy se acercarian



mas a ser interpretadas como trastornos de la conducta alimentaria que como superacion
espiritual. Representaban verdaderos ataques al cuerpo.

Carl Jung, refiriéndose a esta dicotomia dice. “Si logramos reconciliarnos con la misteriosa
verdad de que el espiritu es el cuerpo viviente visto desde dentro y de que el cuerpo es la
manifestacion exterior del espiritu viviente —las dos cosas son en realidad una- , entonces
comprenderiamos por qué al intentar trascender nuestro actual nivel de conciencia tenemos que
pagar su deuda al cuerpo”.(5) En esta cita se hace patente que lo que se llama vida espiritual es
en realidad la vida interna del cuerpo, en oposicién al mundo material, que es la vida exterior del
cuerpo. La gente que deseaba vivir intensamente la vida espiritual debia desligarse en gran parte
del mundo exterior.

La espiritualidad de una persona es una cuestion no solo de su mente sino de todo su ser. El
sentimiento de espiritualidad como todo otro sentimiento, es también un fenémeno corporal. Lo
que es mental es la idea de espiritualidad. Pero podemos agregar que ideas y sentimientos no
siempre resultan coincidentes. En base a lo anterior ya no debemos igualar el cuerpo con la carne
y la mente con el espiritu, menos ain considerar que la mente es el aspecto superior, mientras que
el cuerpo estaba relegado a un papel inferior y secundario. Mientras persista esta dicotomia
entre interno y externo, cuerpo y mente, materia y espiritu, el hombre estara privado de la total
realizacion de su potencial como ser viviente. Alexander Lowen al respecto afirma: “Una
espiritualidad divorciada del cuerpo se transforma en abstraccion, igual que un cuerpo que
rechaza su espiritualidad se convierte en un objeto”. (6)

El espiritu no se opone a cuerpo, sino que lo incluye, lo vitaliza y lo espiritualiza.

Surge entonces la evidencia que si una persona es capaz de vivir la espiritualidad de esta manera,
posee una energia tal que no puede menos que favorecer la resiliencia, o sea la posibilidad no
solo de superar las dificultades o desafios de la vida sino también salir fortalecido.

ESPIRITUALIDAD Y SEXUALIDAD.-

Tomando como base lo anteriormente expresado referido a lo corporal y a lo espiritual,
como aspectos unitivos del ser, es dable esperar la relacion que puede existir entre la
espiritualidad y la sexualidad. Si la relacion cuerpo y espiritu fueron vivenciadas como
antagonicas, que no decir de la antinomia existente entre espiritualidad y sexualidad, sobre todo
en nuestra cultura occidental y cristiana. Al respecto Leonardo Boff un gran te6logo de nuestro
tiempo, se pregunta: ¢ Espiritualidad y sexualidad no serian, por ventura, manifestaciones de una
misma energia vital que invade todo el ser humano y que se actualiza exactamente bajo la forma
de espiritualidad y de sexualidad? y se responde: “Estas serian nuevas dimensiones que deben ser
captadas mas alla de si mismas, pues su dinamica alude a esa fuerza que las soporta”. (7)

Al incorporar la energia vital como comin denominador tanto de la espiritualidad como de la
sexualidad, podriamos inferir que se trata de manifestaciones distintas de un mismo fenémeno.



Esa energia es fuerza de comunicacion, de comunion y de ascension en todas direcciones, de las
cuales la espiritualidad y la sexualidad serian las dos caras de esa energia radical.

También afirma: “el desafio que debemos aceptar es el de la integracion y esto no se limita a que
hacemos con el ejercicio de nuestra sexualidad-genitalidad como instinto, sino lo que hacemos
con nuestra energia vital. Humanizarse entonces seria escuchar esa energia. (8)

Por otra parte estas vivencias y valorizacion del cuerpo y la sexualidad, no puede menos que
ejercer una influencia protectora sobre la necesidad de mantener y proteger el cuerpo.

ESPIRITUALIDAD Y ECOLOGIA

De la concepcion expresada sobre la energia capaz de impregnar la integralidad del ser humano,
surge como consecuencia directa, el accionar del mismo sobre todo el medio que lo rodea y la
interdependencia de todos los sistemas vivos y no vivos entre si y con su medio ambiente.

Esto no es otra cosa que la definicion de Ecologia.

Por ello la energia vital capaz de animar a todo ser humano, por sus propias caracteristicas no
puede limitarse a un aspecto endogamico o intrapersonal, sino que por el contrario interactda con
todo lo que lo rodea. Debemos considerar una ecologia ambiental (relacionado con todo lo
animado o inanimado que rodea a la persona), una ecologia social (que incluye a los otros
humanos y la sociedad), una ecologia mental o profunda (sistema de creencias, el psiquismo
conciente e inconciente) y una ecologia integral (que estaria relacionada con el cosmos, el infinito
y el misterio).-

Desde la Organizacion Panamericana de la Salud, organismo regional de la Organizacion
Mundial de la Salud, se ha realizado una profunda investigacion sobre el Estado del Arte en la
Prevencion del Suicidio de Adolescentes y Jovenes, documento que analiza las evidencias de las
intervenciones efectivas para la prevencion del suicidio en adolescentes y jovenes y que se
encuentra basado en un marco ecoldgico no solo para analizar las causas sino también para la
propuesta de estrategias de intervencion. (2)

ESPIRITUALIDAD Y SALUD

Los aspectos religiosos y espirituales se encuentran asimismo ligados a la salud.

Esta union de la salud con la espiritualidad no es de por si un hecho novedoso.
Tradicionalmente el chaman de la tribu era el médico y también el sacerdote. En el siglo de oro
en Grecia el médico era el cientifico, pero también el filsofo y el artista. Su acto médico no
estaba separado de un sentido de la vida y de la muerte. Esto se reitera en la Historia de
Occidente, y sobreabundan los ejemplos en la de Oriente.

Esta situacion cambia en la modernidad. Se jerarquiza lo racional y lo cientifico, mientras que
todo aquello que no tiene explicacién a través de un razonamiento es considerado como producto
del oscurantismo y lo que no es material o imposible de ser medido se considera inexistente.



Surge asi una de las grandes utopias de la modernidad: “a través de la ciencia y los avances de la
técnica, la humanidad avanzaria hasta metas insospechadas lo que permitiria una sociedad cada
vez mas perfecta y feliz”. Son enormes los avances que en Ciencia y Tecnologia se han
producido, pero la utopia planteada dista mucho de convertirse en realidad.

Por muchas de estas razones la medicina en la modernidad consider6 que nada tenia que
hacer con lo espiritual y menos aun con lo religioso, produciéndose de esta manera un profundo
divorcio entre lo que creian los profesionales y lo que vivian los pacientes. Ningun significado
tenia para el profesional, que el enfermo tuviera una determinada creencia religiosa o vivencia
espiritual. En el mejor de los casos consideraba que ¢llo podia tal vez ayudarlo en la “aceptacion’
o “resignacion” de su enfermedad. Pero considerar que estas vivencias podrian influir en el
prondstico de la misma resultaba cientificamente impensable. Cumplido este ciclo el hombre en
la era posmoderna se encuentra solo y desorientado. Pareciera que ya no existe la religion que lo
contenia ni la ciencia que le prometia un mundo mejor. (9)

b

En la medicina occidental especialmente a través de los estudios empiricos de Simonthon, se
comienza a llamar la atencion sobre el hecho que ciertos estados de &nimo son capaces de influir
en el prondstico de una determinada enfermedad, no solo de indole mental sino también en
aquellas como consideradas esencialmente organicas.

Investigaciones cientificas a través de estudios sobre psiconeuroendocrinoinmunologia
comienzan a encontrar nuevas explicaciones de muchas enfermedades y padecimientos. Esto
lleva a que cada vez se tienda a aceptar mas la relacién mente-cuerpo. Dentro de este proceso se
empieza a reconocer como diversas vivencias, espirituales y religiosas, son de enorme
importancia en la conservacion de la salud. Por el contrario situaciones de tension y stress son
capaces de desencadenar patologias que nunca habian sido consideradas como”’psicosomaticas’.
En centros de alto nivel como el Dartmouth-Hitchcock Medical Center los cientificos demuestran
que: en 232 operaciones de corazén a cielo abierto, el postoperatorio es mucho mas satisfactorio
en las personas con creencias religiosas y/o espirituales. Otras investigaciones como la de 1996
por el Instituto Nacional de los EEUU sobre el envejecimiento, revel6 que de 4000 ancianos
estudiados, el porcentaje de los que concurrian a servicios religiosos presentaban en forma
significativa menores tasas de depresidn y se encontraban fisicamente mas fuertes que los que no
lo hacian.

Otros estudios como el de Benson, en la Universidad de Harvard demuestra que las
personas que practican oracion en forma perioddica encuentran menor presion arterial,
disminucion de la frecuencia cardiaca y respiratoria, lo que se pudo comprobar a través de
dosajes de epinefrina. (10)

La medicina occidental en los pasados 100 afios intentd por todos los medios tomar
distancia de toda forma de espiritualidad o misticismo. Hace solo 20 afios a ningun instituto
medico se le hubiese ocurrido estudiar mediante metodologia cientifica la importancia de la
oracion o la espiritualidad con respecto a la salud.



Los estudios de Larson demostraron que en los Gltimos afios se registraron alrededor de 200
trabajos en publicaciones cientificas tradicionales, referidos a la relacion existente entre salud y
espiritualidad. (11)

Asimismo Kliewer hace referencia a 455 trabajos en los que se demuestra la influencia favorable
de la espiritualidad en enfermedades de componentes principalmente bioldgicos tales como:
patologias cardiovasculares, hipertension, accidentes cerebrovasculares, inmunodeficiencias,
riesgo de cancer, etc. Otros 53 estudios del mismo autor referidos a una mayor utilizacion de los
servicios de salud y otros 342 estudios sobre otras implicancias referidas a la salud en general son
coincidentes. (13)

Los datos originariamente empiricos y productos de la simple observacion sobre la
existencia de una intima relacién mente cuerpo, en la actualidad a traves de los estudios de la
psiconeuroendocrinoinmunologia nos van mostrando las bases cientificas de dicha relacion. La
asociacion mente-cuerpo hoy ya esta cientificamente aceptada. A través de los
neurotransmisores, se pueden ir analizando los mecanismos de accion mediante los cuales el
cuerpo y las emociones se interrelacionan con las vivencias espirituales. La respiraciony la
relajacion van generando determinadas respuestas e interconexiones de indudable valor en la
salud. Hoy se afirma que aquellos aspectos que influyen en la relacién mente cuerpo y que no se
pueden demostrar cientificamente corresponden a los espacios aun no descubiertos. Solo a modo
de ejemplo estas interconexiones las podemos evidenciar en el siguiente grafico.

serotonina

: <
CUERPO ‘—L EMOCIONES

neurotransmisores

endorfinas




El nexo entre la espiritualidad y trascendencia, con la salud comienza a ser reconsiderado.
Pese a sus enormes avances la medicina ya no contiene ni satisface a muchos grupos
poblacionales. Ante un diagndéstico de enfermedad grave, la mayoria de los pacientes comienzan
a recurrir a las llamadas medicinas alternativas, complementarias o integrativas, que son
redefinidas en la medida que coexisten con los tratamientos de la medicina ortodoxa.

Hace ya muchos afios que la Organizacion Mundial de la Salud establecié que la salud no
es la simple ausencia de enfermedad sino que representa el estado de bienestar bioldgico,
psicolégico y social. Hoy podriamos afirmar, como muchos proponen, que es el estado de
bienestar bio-psico-social-espiritual.

ESPIRITUALIDAD Y RESILIENCIA

A la capacidad de superar adversidad, frustracion y desesperanza y salir fortalecido se la conoce
como resiliencia, concepto derivado de la fisica pero que se ha extendido a las ciencias de la
conducta, especialmente en el campo de la salud mental. EI Congreso de APSA en la ciudad de
Mar del Plata, en el afio 2007, estuvo centrado en Salud Mental y Resiliencia.

Hasta hace poco tiempo la ciencia consideraba que si una determinada estructura quimica
se destruia esto significaba un verdadero desastre. En la actualidad se considera que, producido el
fendmeno surge una nueva conformacién diferente de la originaria y este proceso solo se
comprenderia con posterioridad. Esto representa sin duda un hecho resiliente.

Los elementos considerados como pilares del ser resiliente estan dados por: la independencia, las
adecuadas relaciones interpersonales, la iniciativa, la creatividad, el humor, la conciencia de si
mismo (insight), la autoestima, la moralidad con la presencia de valores y en forma mas reciente
se ha incorporado la vivencia de la espiritualidad. En las personas resilientes los aspectos
espirituales suelen ocupar un destacado lugar, mas alla de sus creencias o préacticas religiosas.

Si la forma en que el ser humano vivencia su espiritualidad es capaz de afectar en tal
sentido su supervivencia con enfermedades consideradas hasta el presente como “organicas”,
cdmo no pensar que estas vivencias puedan influir en sus mas diversas respuestas ante la
adversidad que le toque vivir.

Un importante nexo en este aspecto puede darse en la medida en que los aspectos que hacen a la
trascendencia inciden en los valores de las personas.

Etimologicamente la palabra valor, proviene del latin valere “estar sano” y esta caracteristica
uniria los caminos que en esta presentacion hemos recorrido. Generalmente tanto a los valores
como a la religion se los ha reducido a enunciados morales o0 de comportamiento, pero si bien
pueden considerar una serie de normas conductuales, van mucho mas alla de las mismas.

David Elkins identifica valores espirituales tales como: dimension trascendental, sentido de vida,
mision en la vida, sacralidad de la vida, satisfaccion fundamental, altruismo, idealismo, realismo,



y frutos de su espiritualidad. Al respecto Krippner y Welch agregan: “Una persona espiritual
puede no ser un chaman, miembro del clero o miembro del equipo de salud. Pero el ser
profundamente espiritual posee una cualidad sanadora que hace que sea un placer estar cerca de
el, de ser su amigo y de recibir este empoderamiento en la relacion interpersonal.

También corresponde preguntarse: ¢ La religion es siempre capaz de promover resiliencia y/o
salud? Sus efectos, ¢son siempre positivos, considerados como parametro de desarrollo humano?
¢Como vive cada persona su religiosidad?

Indudablemente no encontraremos dos personas que puedan vivenciar la religion de una manera
exactamente igual. Por ello resulta sumamente dificil responder a esta pregunta

FACTORES PROTECTORES Y FACTORES DE RIESGO CON RESPECTO AL
SUICIDIO

La relacion inversa entre el compromiso religioso de una determinada poblacion y
la tasa de suicidios ya fue estudiada por Durkheim a fines del siglo XIX. En su clasica obra sobre
el suicidio plantea las tasas del mismo en diferentes comunidades. (1). Desde entonces diversos
estudios han sido coincidentes al respecto. La adherencia a una determinada religion mediante la
concurrencia a los correspondientes servicios religiosos se ha demostrado con una relacion
inversa a la ideaciéon suicida. Asimismo el desinterés religioso se encontraba ligado a un mayor
riesgo suicida en una poblacién de 35000 canadienses (15) y otros multiples estudios son
coincidentes a este respecto, seguin un detallado trabajo de Mueller (12).

En una importante investigacion de S. Kliewer analiza 1075 diferentes publicaciones
cientificas, presentadas desde el afio 1932, sobre suicidio y espiritualidad, en las cuales ademas
de la referencia a la relacion inversa entre las cifras de suicidio y la presencia de aspectos
religiosos/espirituales, estos actuarian como factores protectores, promoviendo la esperanza, el
optimismo, propoésito y sentido de vida, la autoestima, la resolucion de duelos y la resiliencia. Se
disminuirian factores de riesgo reconocidos en la ideacidn, en el intento y la concrecion del
suicidio tales como: uso indebido de drogas, alcohol, delincuencia y criminalidad. (13)

La Estrategia Nacional para la Prevencion del Suicidio de los Estados Unidos de
Norteamérica, incluye como Factores Protectores a aquellas creencias culturales y religiosas
que estimulan la autopreservacion de las personas y que desestiman el suicidio. Actuarian
promoviendo la resiliencia y contrabalanceando a los factores de riesgo. Sin embargo considera
que ciertas creencias religiosas y culturales que consideran que el suicidio representaria una
solucion a dilemas personales puede actuar como un Factor de Riesgo. En el objetivo 6.4 del
citado documento se proponen seminarios para clérigos focalizados en la relacion de fe y salud
mental, entrenandolos para identificar y responder al riego suicida a la vez que estimular factores
protectores adecuados que menguien las ideaciones suicidas. (18)

10



La Sociedad de Medicina de Adolescentes de los EEUU, a través de su grupo de estudios
sobre espiritualidad, en marzo de 2009, a través de un importante trabajo de revision de S. Cotton
acordo que los/las adolescentes con mayores niveles de religion y espiritualidad demostraron
menores sintomas de depresion y ansiedad, un debut sexual mas tardio y menor cantidad de
parejas sexuales y menor cantidad de comportamientos de riesgo. En ese mismo trabajo se
reconocian como efectos potencialmente negativos de la religiosidad: un sentimiento de enojo
con Dios o el sentimiento de estar castigados por Dios, sentimiento de ostracismo por parte de las
minorias sexuales y situaciones conflictivas entre las creencias religiosas y las personales.

Trabajos multicentricos en 42 naciones, consideran que desde la sociologia la incidencia
del suicidio en una comunidad determinada podria ser precedido segun las formas en que se da
una integracion politica, familiar y religiosa. (19)

Una especial situacion esta dada por las diferentes identidades sexuales. En la temprana
adolescencia cuando se va conformando la identidad en general y la identidad sexual en
particular, al percibir el/la joven una orientacion sexual hacia el mismo sexo, esta situacion
ademas de sus implicancias familiares y sociales suele entrar en conflicto con su sistema de
creencias y/o pertenencia religiosa. Esto requiere de una especial atencion por parte del equipo
de salud con el cual el adolescente pueda consultar. (14)

En el momento de la revelacién de la homosexualidad en familias y/o escuelas donde existen
fuertes raigambres religiosas, la situacion se torna mucho mas dificil para el/la adolescente, en
tanto que la homofobia puede potenciar el acoso (bullying) a lo que son sometidos. Todas estas
circunstancias implicarian un mayor riesgo suicida.

Otras investigaciones sobre los sentimientos de una poblacion de enfermos terminales HIV
positivos, encontraron que un 40% de los mismos se consideraban “culpables” por su infeccion y
26% consideraban a su enfermedad como castigo, estos Gltimos presentaban asimismo un temor
mucho mayor a la posibilidad de morir. (16). El tema de la culpa, castigo y segregacion o
separacién de una comunidad determinada no es desde ya un aspecto menor en el
desencadenamiento del suicidio. Estos casos harto frecuentes representarian un factor de riesgo
evidente en los actos y conductas suicidas y que estarian originados por un sistema de creencias
religiosas.

En el tema que nos ocupa no podemos dejar de nombrar y recordar aquellos casos
extremos de suicidios en masa que bajo la apariencia de la adhesion a una espiritualidad
determinada fueron promovidos por sectas radicalizadas. Los casos mas cercanos
correspondieron a la llamada Puerta del Cielo (Heavens Gate Cult) que bajo la conduccion de
Marshall Applewnhite en el afio 1997 se suicidaron 21 mujeres y 18 varones (previamente
castrados), que vivian en comunidad en el estado de California. En el afio 1978, en Guyana la
secta del Templo de los Pueblos promovio un suicidio masivo en el que murieron alrededor de

11



700 personas, ingiriendo cianuro, lo que se conocié como la tragedia de Jonestown. Este grupo
radicalizado habia sido presionado a disolverse en los EEUU y fue esto lo que motivo su
migracion a Guyana. Antes del suicido masivo varios integrantes de la secta asesinaron a los
miembros de una mision norteamericana que habia llegado a Guyana a efectos de profundizar su
la investigacion de la secta.

SUICIDIO Y RELIGION

Précticamente todas las religiones son coincidentes en su rechazo al suicidio como medio para
dar por terminada la propia vida. Las bases comunes para este rechazo es que es Dios quien da la
vida y El es el Ginico capaz de quitarla. Por ello se lo consideraba como ofensa a Dios: grave e
irreparable. Hasta el siglo XX estas condenas no eran solo por parte de los religiosos sino que
también eran penadas por la ley civil que en estos casos habria un “juicio” y o procedimiento
legal que legitimaba esta segregacion. Es asi lo referido a los entierros (a veces se los dejaba
insepultos), sus deudos podian ser privados de la herencia, sus cuerpos arrastrados por caballos
atados de los pies y con la cabeza hacia abajo y otros “procedimientos” impensables en el tiempo
presente. Los cuerpos de los que cometian suicidio eran privados de ser enterrados en
camposanto y/o lugar sagrado. A través de los tiempos, estas actitudes extremas han ido
variando en casi todas las religiones.

Desde aspectos espirituales, no religiosos, tampoco el suicidio suele ser aceptado en la medida
que interrumpiria abrupta y bruscamente el proceso evolutivo de una persona, particularmente si
el mismo tiene como origen el no poder afrontar situaciones extremas que la vida presenta.
Analicemos en el presente el posicionamiento ante el suicidio de al menos las principales
religiones en nuestro medio.

Catolicismo.

En el nuevo testamento se cita el suicidio de Judas, quien presa del remordimiento luego de
haber entregado a Jesus, quiso devolver las treinta monedas de plata. “Entonces el tir6 las
monedas en el Santuario, se retir6 y fue y se ahorco.” (Mateo, 27:5)

El suicidio de Judas es vuelto a citar en el libro de los Hechos de los Apostoles, con algunas
variaciones al citar las palabras del apdstol Pedro quien refiriéndose a Judas dice: Este habiendo
comprado un campo con el precio de su iniquidad, cayo de cabeza, se reventd por medio y se
derramaron todas sus entrafias. (Hechos de los Apostoles 1:18). Estas dos citas referidas a Judas
se centran mas en la traicion de Judas que en el propio hecho del suicidio, que incluso en la
referencia de los Hechos de los Apdstoles no es relatado como tal.

La tradicional postura de la Iglesia Catdlica ha cambiado en los Gltimos afios especialmente
después del Concilio Vaticano Il. La doctrina en la actualidad que se encuentra expresada en el
Catecismo de la Iglesia lo establece en los apartados 2280: “Cada cual es responsable de su vida
delante de Dios que se la ha dado. El sigue siendo su soberano Duefio. Somos administradores y
no propietarios de la vida que Dios nos ha confiado. No disponemos de ella”. (20)

12



En el 2281 se agrega: “El suicidio contradice la inclinacion natural del ser humano a conservar y
perpetuar su vida. Es gravemente contrario al justo amor a si mismo”. En el 2282 se incorpora un
agravante y varios atenuantes: “Si se comete con intencion de servir de ejemplo, especialmente a
los jovenes, el suicidio adquiere ademas la gravedad del escAndalo. No obstante trastornos
psiquicos graves, la angustia o el temor grave de la prueba, del sufrimiento o de la tortura pueden
disminuir la responsabilidad del suicida”. Concluyen estos posicionamientos en el 2283: “No se
debe desesperar de la salvacion eterna de aquellas personas que se han dado muerte. Dios puede
haberles facilitado por caminos que El solo conoce dando la ocasion de un arrepentimiento
salvador” y concluye: “La Iglesia ora por las personas que han atentado contra su vida.”. (20)

Protestantismo.

Dar un tratamiento determinado a las posturas de las diferentes ramas del protestantismo excede
los objetivos de esta publicacion. A grandes rasgos los posicionamientos son similares a los de la
Iglesia Catolica, pero con una menor dureza. El 10/11/07 se expuso en Ginebra un manuscrito de
Calvino del afio 1545 tras la visita que habia realizado a un moribundo de nombre Jean Vachat,
que padeciendo una Tuberculosis terminal se habia apufalado a si mismo. Escribe Calvino: “Le
hice muchas reprimendas y le pregunté sino pedia el perdon de Dios por lo que habia hecho,
sabiendo que El tendria misericordia”. Su intervencion no se limitd a esto sino que pidio a las
autoridades civiles que fuera enterrado en la tumba familiar, pero no se accedié a ese pedido sino
que se lo hizo al pie de la horca.

Judaismo.

Tal en comparacion con otras religiones el judaismo es aquella que tal vez menos lo proscriba
formalmente. En el Talmud no aparece ninguna mencién explicita con respecto al suicidio.

En la obra ya citada de E. Durkheim sobre el suicidio, luego de varias investigaciones afirmaba
que era en el judaismo donde la tasa de suicidios era menor, aunque interpreta este hecho por una
serie de razonamientos étnicos y raciales, que en la actualidad serian sin duda sumamente
cuestionables. No obstante presenta un argumento muy digno de tener en cuenta cuando afirma
que: “la influencia bienhechora a este respecto no se debe a la naturaleza especial de las
concepciones religiosas sino porgue se constituye una comunidad con lazos fuertes y de
apoyatura entre sus miembros” y mas adelante agrega: “la reprobacion y la persecucion con la
cual ha sido perseguido ha creado en el pueblo sentimientos de solidaridad de una enorme
energia”. (1) Investigaciones longitudinales realizadas en kibbutzims durante 16 afios
demostraron que las tasas de suicidios eran mayores en los Kibbutzims seculares que en los
religiosos. (Kark, Shemi et al. Citado por Koenig, McCullough y Larsen en Handbook of
Religion and Health. Oxford University Press, New York 2001.

En el texto biblico aparecen 5 suicidios:

El de Saul que se arrojo sobre su propia espada, imitado por su escudero.( 1 Samuel 31: 4-5)

13



Sanson, arrancando las columnas del templo. (Jueces 16: 28-30), Ajitofel, Consejero de David,
después de traicionarlo (11 Samuel, 17-23); Abimelek (Jueces 9:54) al ser herido por una mujer y
Zimri (I Reyes 16-18) que reina Israel durante 7 dias.

Islamismo.

El Islam es una religion monoteista cuyo mensaje es la continuacién de otras dos religiones
monoteistas: el judaismo y el cristianismo. El musulman tiene dos referencias en la religion: El
Coran que es el libro sagrado y en un segundo lugar la tradicién del profeta. EI Coran prohibe el
suicidio de manera categoérica a través de la exhortacion: jNo os matéis! Dios es misericordioso
con vosotros. (23). Nadie tiene el derecho de perjudicar su vida puesto que es un don de Dios.
(24).

Budismo.-

El Budismo no es considerado una religion en sentido estricto. Para el budismo la muerte no
representa el fin de la vida, sino simplemente como una transicion. Lo que es importante destacar
es que este dar por terminada la vida se acepta en la medida que no represente la voluntad de
escapar a un problema, o ser el resultado de la cdlera o el miedo. Las mentes para esa decision
debian estar desposeidas de egoismo y deseos. Existiria un derecho de las personas a determinar
cuando deberian pasar de esta existencia a la siguiente, siempre y cuando esto les permitiera
alcanzar la iluminacion.

Como conclusion de lo hasta aqui expresado, los aspectos religiosos espirituales actuarian a
través de los siguientes Factores protectores:

¢ Creencia estimulante en una trascendencia.

¢ Imagen de Dios (amante y contenedor).

e Proposito de vida y autoestima.

e Valoracion de la vida

e Modelos para actuar ante stress y crisis.

e Recursos para lidiar con dificultades.

e Ofrecimiento de una jerarquia personal y social.

e Desaprobacion “legal”al suicidio.

e Estimulo de la resiliencia.

e Pertenencia a una comunidad contenedora.

e Atraves de la disminucion de Factores de riesgo tales como: disminucién en el abuso de

alcohol y otras sustancias.

Pero podrian asimismo presentar los siguientes Factores de Riesgo:
e Posicionamientos fundamentalistas

14



e Lano inclusion por parte de la comunidad religiosa del “diferente”

e Sectas radicalizadas.

e Incentivo de sentimientos de culpa e indignidad.

e Separacion de las comunidades religiosas de aquellas personas que no se adapten a
las mismas o no acepten los cdnones y/o dogmas establecidos, incentivando la
soledad y el aislamiento.

Limitaciones metodoldgicas a la temética de suicidio y espiritualidad.
Se ha expuesto la relacidn existente entre los aspectos espirituales/religiosos con la salud, el
cuerpo, la sexualidad, la ecologia, la resiliencia y muy especialmente con el suicidio. A través
de mdltiples investigaciones esta relacion se va haciendo cada vez mas evidente no obstante para
concluir se considera necesario establecer las limitaciones metodoldgicas existentes en la
temaética tratada y que estaria dada por:
e Si bien esta establecida una diferencia entre espiritualidad y religiosidad en la inmensa
mayoria de las investigaciones se los considera como sindnimos.
e La“forma” y o “intensidad” en que estos procesos son vivenciados no son uniformes.
e Los grupos de pertenencia son distintos.
e Las investigaciones enfatizan los aspectos positivos de estas vivencias, pero la clinica y
experiencia, también demuestra aspectos negativos que comprometen el desarrollo.
e Lareligion puede ser utilizada para justificar o mantener relaciones o practicas
disfuncionales.
e ;Cdémo mensurar niveles de desarrollo espiritual y/o religioso?, cuyas asimetrias serian
capaces de generar respuestas totalmente diferentes.

BIBLIOGRAFIA

1.- Durkheim Emile, El Suicidio, ediciones Libertador, Buenos Aires, 2004, pagina 15.

2.- Herrera Rodriguez Andrés, “Estado del arte en prevencion del suicidio en adolescentes y
jovenes” OPS/OMS. Area de Salud Familiar y Comunitaria, Division de Salud Infantil y
Adolescente, Washington DC, 2007.-

3.- Morin Edgar, “Los siete saberes necesarios para la educacion del futuro”, UNESCO, Nueva
Vision, Buenos Aires, 2001, pag.38.

4.- Fowler James. “Stages of Faith” en www.thejourney.typepad.com/thejourney/2006/07

5.- Jung Carl., Modern Man in Search of a Soul. New York, Hartcourt, Brace, pag. 253, 1993
6.- Lowen Alexander, “La depresion y el cuerpo” Editorial Alianza, Madrid, 1990, pagina 284,
7.- Boff Leonardo, “La dignidad de la tierra” Ed. Trotta, S.A., 161-182, Madrid. 2000.-

8.- ibid.

9.- Girard Gustavo. “Espiritualidad y Resiliencia”, en Adolescencia y Resiliencia de Munist
M.,Suarez Ojeda N, Krauskopf D., Silber T.J., Paidos, Buenos Aires, 2007.-

15


http://www.thejourney.typepad.com/thejourney/2006/07

10.- Benson Herbert, The Harvard Medical School Guide to lowering your Blood Pressure, en

www.mbmi.org/benson/cv.asp 2007

11.- Larson D, Levin Jeff, Koenig Harold en Faith, Medicine and Science,

12.- Mueller Paul S. “Religious involvement, spirituality and medicine: subject review and

implications for clinical practice” en Complementary Therapies in Neurology deBarry S. Oken,

Parthenon Publishing, 2003.- Cap 11, pag. 194.- Disponible en

13.- Kliewer Stephen. “Allowing spirituality into the healing process” en J. of family practice.

Vol53, N°8, August 2004.-

14.- Cates James. “Identity in crisis: spirituality and homosexuality in adolescence”. VVol24, N°4,

agosto 2007.-

16.- Kaldjian L et al. “End of live decisions in HIV positive patients: the role of spiritual beliefs”

AIDS, Vol 12, 103-107, January 1998.-

15.- Rasic D., Belik S., Elias B. et al. “Spirituality, religion and suicidal behavior in a nationally

representative sample” en J of Affective Disorders, 10, 106, 2008.-

17.- Van Wormer Katherine, “Suicide Prevention, How social workers help: Preventing suicide

in Gay, Lesbian, Bisexual and Transgender Youth”, en Social Workers, Help Start Here. Ver en
2009

18.- U.S. Public Health Service. National Strategy for Suicide Prevention: Goals and Objectives

for Action. Washington D.C.: Department of Health and Human Services. 2001

xxxxx (Cotton, S et al. (2006) “Religion/spirituality and adolescent health outcomes: a review”

en J. Adolesc Health 38 (4): 472-80)

19.- Breault y Barkley, 1982, Neeleman et al, 1997, estudio multicentrico en 42 naciones sobre
prediccion del suicidio.

20.- Catecismo de la Iglesia Catolica, Ed. Doubleday, 628, 1995

21.- Calvino, manuscrito afio 1545.-

22. Aizik. “Judaismo y suicidio”, Tribuna Israelita, 2001, disponible en

23.- El Coran. 4,33. Ed. Optima, Barcelona, 1999.

24.- Lamrabet Asma. “Mitos sobre el Islam”, Conferencia en Santiago de Chile. 21/12/01.
Disponible en

Lecturas recomendadas
Hawes Gustavo, “Resiliencia y Espiritualidad” en “Resiliencia, construyendo en adversidad” de
Kotliarenco, Céceres, Alvarez, CEANIM, Santiago de Chile, 1996.
Kushner Harold, “Cuando la gente buena sufre” Emecé Editores, Buenos Aires, 1994.-
Krippner Stanley, Welch Patrick, “Spiritual dimensions of healing” Irvington Publishers, Inc.
New York, 1992.-

e Sentido de vida y espiritualidad. Observatorio deuda social, Salvia, Brenilla Rodriguez,

UCA, Bs.As. 2004.

16


http://www.mbmi.org/benson/cv.asp
http://www.mayolinicproceedings.com/
http://www.helpstarthere.org/
http://www.jinuj.net/articulos
http://www.webislam.com/

e Vanistendael Stefan, “Resiliencia y Espiritualidad, El realismo de la fe” Cuadernos del
bice, Oficina Internacional Catolica de la Infancia, Ginebra, 2003.-

17



